
 

  

 

 

XXVI ENCUENTRO DE LA RED DE INVESTIGADORES DEL 

FENÓMENO RELIGIOSO EN MÉXICO (RIFREM) 

FRONTERAS, MOVILIDADES, TENSIONES Y ENCUENTROS 
6, 7 y 8 de mayo de 2026, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas 

 

CONVOCATORIA PARA PONENCIAS 
 
En los últimos veinte años la dinámica de movilidad a través de las distintas fronteras territoriales, 
simbólicas y de credo han proliferado. Resultado de estos procesos se presentan recomposiciones 
múltiples de lo religioso; propiciando cambios en las dinámicas tanto internacionales como al 
interior de México. No se trata sólo del desdibujamiento y la ruptura de límites territoriales, sino 
de diversos tipos (nacionalistas, étnicos, lingüísticos, “raciales” y de género), expandidos de 
manera tentacular en distintos espacios sociales, configurando nuevas creencias y reelaborando 
los modos de vivir y experimentar el contacto con las expresiones luminosas y espirituales. Visto 
así, la recomposición de las fronteras y movilidades múltiples de lo religioso ha propiciado 
“nuevas formas religiosas”: deslocalización y transnacionalización de creencias, sensibilidades 
espirituales híbridas, emergencia de santos populares transfronterizos, heterodoxias culturales, 
revitalización de la religiosidad popular en expresiones migrantes, pérdida del monopolio 
simbólico de las religiones tradicionales y construcciones de rituales mágico-populares, 
configuradas a partir de procesos modernos de globalización. 

Bajo esta mirada, el XXVI Encuentro de la Red de Investigadores del Fenómeno Religioso en 
México (RIFREM), busca, además de los aspectos señalados, debatir con estudios recientes — 
concluidos o en construcción— los procesos de transnacionalización que muestran el 
desplazamiento de los bienes religiosos (símbolos y materialidades sagradas, la emergencia de 
especialistas y fieles espirituales, vía la migración y la movilidad); así como otros desplazamientos: 
la circulación de bienes simbólicos y materiales, generada por la exportación de la oferta de 
industrias culturales, de la conexión que ofrece la virtualidad de las redes sociodigitales y los 
medios de comunicación. También interesa analizar los circuitos de mercancías de lo religioso en 
el ámbito de la salud, del turismo o la cultura, e, incluso, de las misiones de internacionalización 
de algunas religiones que frecuentemente acompañan las diásporas humanas. 

En la presente convocatoria del Encuentro de la RIFREM proponemos algunas preguntas que 
problematicen las intersecciones señaladas: ¿Cómo afectan las dinámicas migratorias la 
redefinición y recomposición de identidades religiosas? ¿Las diversas movilidades favorecen el 
considerar la tradición religiosa como resistencia? ¿De qué manera grupos, redes y asociaciones 
religiosas se solidarizan con los problemas que enfrentan los migrantes y cómo estos negocian su 
identidad o su diferencia religiosa como recurso social de la migración o de su relocalización? 
¿De qué manera lo religioso acompaña y resitúa las diásporas en los enraizamientos culturales en 
nuevos y ajenos territorios? ¿De qué manera la direccionalidad de las rutas migratorias, en sentido 
inverso de los flujos tradicionales, contribuyen a generar movimientos de reconquista religiosa 
con sentidos decoloniales? ¿Qué otro tipo de movilidades desdibuja las fronteras simbólicas y 
qué tipo de expresiones culturales propicia? 



 

  

 

 

Se propone abordar la recomposición de fronteras y movilidades múltiples de lo religioso, 
atendiendo las recomposiciones de las identidades religiosas, la dilución de las fronteras entre 
categorías creyentes y los nuevos hibridismos, los endurecimientos de fronteras en las reacciones 
conservadoras, y el papel de instituciones y políticas de derecha y ultraderecha; además de 
trayectorias múltiples de la experimentación de lo religioso. 

 

ENVÍO DE PROPUESAS DE PONENCIAS 

Cierre: 8 de febrero de 2026 

Este encuentro se llevará a cabo exclusivamente de forma PRESENCIAL. Cada mesa temática 
podrá tener un mínimo de cuatro y hasta seis ponencias en un bloque de 2 horas que incluye el 
tiempo para debate y los comentarios de un comentarista. En el caso de mesas que acepten 6 
ponencias, el tiempo máximo por ponencia es de 15 minutos.  Si una mesa tuviera un mayor 
número de ponencias aceptadas se podría habilitar un segundo bloque con las mismas 
características dependiendo de la disponibilidad de espacios en el encuentro. Las y los 
PONENTES se comprometen a asistir en persona al Encuentro RIFREM. 

Se CONVOCA a proponer propuestas de PONENCIAS en las siguientes Mesas de Trabajo: 

Mesa 1. Fronteras digitales de lo sagrado: religión  vivida, magia y ritualidad en la digitalidad 

Mesa 2. Conversiones religiosas y configuraciones identitarias en contextos de disidencia: 

perspectivas socioculturales contemporáneas 

Mesa 3. Devociones alternativas 

Mesa 4. Religión, salud y cuidados 

Mesa 5. Formas de creer y dinámicas espirituales y religiosas de las juventudes contemporáneas 

Mesa 6. Repensar lo religioso: cruces, tensiones y reconfiguraciones en la imaginación teórica 

Mesa 7. Conservadurismos religiosos: Posicionamientos, incidencia pública y circulaciones 

Mesa 8. Religión y género: tensiones, resistencias y reconfiguraciones  

Mesa 9. Entre lo religioso, lo espiritual y lo político: liderazgos en movimiento de mujeres diversas 

en América Latina 

Mesa 10. Diversidad, tensiones y superposiciones en los catolicismos del sur de México 

Mesa 11. Materialidades y afectos en religiones vividas 

Mesa 12. Relaciones religiosas sobre el envejecimiento y la calidad de vida 

Mesa 13. Memoria, imagen y discurso, a cien años del conflicto religioso en México  

Mesa 14. La socialización y resocialización de la religión 



 

  

 

 

 

Mesa 15. Lo religioso y sus reflejos: transformaciones e implicaciones del sujeto investigador en 

el trabajo de campo 

Mesa 16. Religiosidad y patrimonialización: una doble estrategia de mostrar y ocultar 

Mesa 17: La Luz del Mundo: continuidades, transformaciones y nuevos retos para el estudio de 

una iglesia pentecostal sui generis 

Mesa: 18. Nawalismo, estética y ontologías políticas 

Mesa 19. Movilidad, traslados y circuitos religiosos de la imagen sagrada 

Mesa 20. Turismo religioso y patrimonio: negociaciones y disputas en espacios sagrados en 

México 

Mesa 21. Entre el dogma y la fe: devociones y religiosidad popular en México y América Latina 

Mesa 22. Religión, diversidad religiosa y política 

Mesa 23. Movimientos migratorios, religión y asociaciones religiosas 

Mesa 24. El islam en contexto de movilidad: tensiones y recomposiciones 

Mesa 25. Religión y delito: fronteras entre la legalidad y la transgresión 

Mesa 26. Arquitectura religiosa en las fronteras territoriales, culturales y simbólicas 

Mesa 27. Ritualidades y naturaleza en la religiosidad popular: entre tensiones y encuentros 

Mesa 28. Ayer y hoy de las imágenes migrantes: materialidad, devoción y manifestaciones 

artísticas frente a la movilidad humana 

Mesa 29. Experiencias religiosas, inteligencia artificial (IA) y procesos de comunicación en el 

mundo digital 

Mesa 30: Rituales, creencias y movilidades religiosas 

 

RESÚMENES DE MESAS DE TRABAJO 
 
 
Mesa 1. Fronteras digitales de lo sagrado: religión vivida, magia y ritualidad en la 

digitalidad 

Coordinadores: 

Arturo Fabián Jiménez (UdeG) arturo.jimenez@cucea.udg.mx    

Isaura Sánchez Hernández (UAM-X) e.san.2501@gmail.com   

mailto:arturo.jimenez@cucea.udg.mx
mailto:e.san.2501@gmail.com


 

  

 

Comentarista: Carlos Samuel Ibarra Ramírez (SECIHTI-EAHNM) 

 

Más que una novedad, la pandemia aceleró una migración que ya estaba en curso: el 

desplazamiento de los sistemas de creencias hacia el entorno digital. Lejos de ser una simple 

"traducción" técnica de lo presencial a lo virtual, este fenómeno ha consolidado un espacio 

fronterizo: una zona de contacto cotidiano y permanente, donde lo offline y lo online se disuelven 

en un continuo ritual Onlife. En este escenario post-pandemia, nos interesa analizar cómo se 

reconfiguran las experiencias de fe y las representaciones de lo sagrado bajo las lógicas del 

algoritmo, la viralidad y la economía de la atención. Partiendo de la perspectiva de la religión 

vivida, la mesa busca discutir cómo se negocian y reconfiguran hoy las fronteras entre lo sagrado 

y lo profano, la autonomía de las prácticas, la autoridad, los vínculos comunitarios y la eficacia 

simbólica en las redes. 

Queremos explorar las tensiones de este ecosistema: desde las nuevas materialidades sagradas 

(memes, NFTs, apps de oración) hasta la explosión de prácticas mágicas, de sanación y 

adivinatorias que en -y con- las pantallas, encuentran nuevos modos de legitimación carismática. 

Buscamos ir más allá del debate sobre el "uso" de tecnología, para cuestionar las 

reconfiguraciones en la sociabilidad religiosa, el cuerpo y la creencia. En ese sentido, son 

bienvenidas todas las propuestas que aborden alguno de los siguientes ejes temáticos: 1) 

Autoridad y comunidad en red: Teología digital, iglesias online, misas por streaming y la 

transformación del liderazgo religioso tradicional frente a la horizontalidad de las redes. 2) Magia, 

esoterismo y neopaganismo digital: Ciber-chamanismos, lecturas de tarot, rituales de sanación a 

distancia, brujería en TikTok y la reinvención de saberes vernáculos. 3) Materialidades y estéticas 

de lo sagrado: Memes religiosos (Piolines, Virgencita Plis, etc.), colecciones de arte sacro NFT, 

altares curados para Instagram, videojuegos y la cultura visual de la fe. 4) Economías afectivas y 

espirituales: influencers espirituales, monetización de creencias, coaching ontológico-religioso y 

la mercadotecnia de lo sagrado. 5) Cuerpo, activismo e identidad: Ciberactivismo religioso, 

feminismos, disidencias sexogenéricas y espiritualidad alternativa, discursos de odio o 

expresiones de intolerancia en plataformas y la experiencia somática del ritual mediado. 

 

Mesa 2. Conversiones religiosas y configuraciones identitarias en contextos de 

disidencia: perspectivas socioculturales contemporáneas 

Coordinadores: 

Christian M. Barraza Loera (SECIHTI-CUCSH, UdG) crisbalo1984@gmail.com   

Alejandro Rodea Arteaga (Universidad Iberoamericana, CDMX) alexeiv2000@gmail.com   

Comentarista: Christian M. Barraza Loera (SECIHTI-CUCSH, UdG) 

Las disidencias religiosas en México y Latinoamérica han adquirido nuevas expresiones en el 

transcurso del siglo XX y XXI, especialmente en un escenario marcado por la diversificación del 

campo religioso, el debilitamiento relativo de hegemonías eclesiales y la circulación transnacional 

de bienes simbólicos. En este contexto, los procesos de conversión —hacia iglesias históricas 

mailto:crisbalo1984@gmail.com
mailto:alexeiv2000@gmail.com


 

  

 

minoritarias, nuevos movimientos religiosos, espiritualidades alternativas o comunidades 

emergentes— se constituyen como prácticas sociales que reconfiguran marcos de sentido, 

adscripciones identitarias y memorias colectivas. 

Esta mesa propone analizar las dinámicas contemporáneas de la movilidad religiosa, con especial 

atención a la agencia de los sujetos, las estrategias de legitimación, los procesos de negociación 

identitaria y las formas de resistencia o tensión frente a los modelos religiosos hegemónicos. Se 

privilegia un enfoque que articule subjetividades, narrativas de conversión y prácticas 

comunitarias, evitando una dispersión temática e histórica. 

La intención es reunir trabajos que exploren, desde perspectivas sociológicas, antropológicas e 

históricas recientes, cómo la conversión opera como dispositivo de reconstrucción biográfica y 

como mecanismo de adscripción a universos simbólicos disidentes, así como las maneras en que 

estos procesos producen nuevas formas de pertenencia, memoria y organización religiosa. 

 

Mesa 3. Devociones alternativas 

Coordinador:  

Antonio Higuera Bonfil (UQRoo) anthigue@gmail.com  

Comentarista: Octavio Spindola     

Las prácticas religiosas no son inmunes a la innovación, tampoco las instituciones sociales, por 

ello es común el surgimiento de nuevas devociones. La mesa se interesa en reunir trabajos que 

centren su atención en formas de rendir culto a figuras no tradicionales, insumisas. Los llamados 

santos populares, las devociones marginales y la emergencia de númenes son el universo de esta 

mesa. Se aceptarán ponencias de corte teórico y etnográfico. 

                           

Mesa 4. Religión, salud y cuidados 

Coordinadoras:  

Carolina Rivera Farfán (CIESAS) crivera@ciesas.edu.mx   

Olga Odgers Ortiz (El Colegio de la Frontera Norte) odgers@colef.mx   

Comenta: Olga Lidia Olivas Hernández (SECITHI) 

El interés creciente por el análisis de las prácticas e interacciones desde la perspectiva de los 

cuidados ha llevado a reconsiderar diversos ámbitos de la actividad cotidiana bajo una nueva luz. 

Sin embargo, suele desestimarse el papel de las prácticas religiosas y/o espirituales como formas 

de cuidado y/o autocuidado. 

En la literatura científica, la categoría cuidados espirituales se encuentra casi exclusivamente en 

los estudios de enfermería, donde se le entiende como los servicios religiosos que se ofrece a los 

pacientes —particularmente en clínicas u hospitales— con la finalidad de brindar apoyo 

emocional ante la enfermedad y atender sus necesidades espirituales (Ramezani et al., 2014). Así, 

mailto:anthigue@gmail.com
mailto:crivera@ciesas.edu.mx
mailto:odgers@colef.mx


 

  

 

los cuidados espirituales son provistos por expertos —sacerdotes, pastores o capellanes— y se 

insertan dentro de marcos institucionales donde son autorizados o tolerados por autoridades 

médicas. 

En contraste, proponemos considerar como cuidados espirituales a todas aquellas prácticas que 

realizan los propios creyentes —individual o colectivamente—, involucrando a Dios o a alguna 

entidad trascendente, con la finalidad de recuperar o conservar el bienestar físico y/o emocional 

propio o de sus seres queridos, o bien, para evitar que sean víctimas de algún infortunio. Así, 

acciones como bendecir, orar por la protección de un ser querido, hacer una manda para librarlo 

de un mal, o participar en rituales de sanación, pueden entenderse como prácticas de cuidado 

espiritual. 

Este enfoque busca enriquecer el debate sobre los cuidados desde una perspectiva interseccional 

y culturalmente situada, ofreciendo una mirada renovada sobre el papel de la espiritualidad en los 

procesos de cuidado. 

Entre otros posibles ejes temáticos, se propone abordar: Cuidados espirituales y bienestar en 

contextos de movilidad; Intersecciones entre género, espiritualidad y trabajo de cuidados; 

Diálogos y tensiones entre biomedicina, cuidados espirituales y bienestar; Cuerpo, emociones y 

cuidados espirituales. 

 

Mesa 5. Formas de creer y dinámicas espirituales y religiosas de las juventudes 

contemporáneas 

Coordinadorxs:  

Octavio Spindola Zago (Universidad Iberoamericana Puebla) 
octavio.spindola.zago@iberopuebla.mx   

María Eugenia Patiño López (UAA) eugenia.patino@edu.uaa.mx   

Comentarista: Dra. Mariana Molina (UAM-A) 

Resultado de los procesos de transformación económica, política, ecológica y cultural que el 

mundo atraviesa durante las últimas décadas, las juventudes están reconfigurando de manera 

profunda y creativa las formas de buscar la trascendencia, experimentar lo sagrado y adscribirse 

a comunidades de fe. La pluralización religiosa, el revival neoconservador, la emergencia de 

movimientos en favor de derechos y la expansión de mercados de bienes espirituales enmarcan 

las experiencias juveniles en torno a lo religioso, situándose en la intersección entre tradición y 

ruptura, institucionalidad y autonomía, ortodoxia y heterodoxia. La mesa propone abrir un 

espacio de diálogo interdisciplinario para analizar las formas de creer y las dinámicas espirituales 

y religiosas de las juventudes contemporáneas, con el fin de contribuir a la actualización del 

campo de los estudios sociales de la religión desde una mirada situada y relacional acerca de las 

dinámicas generacionales. 

La mesa busca reunir investigaciones que aborden fenómenos como las movilidades religiosas, 

las reconfiguraciones del sentido de lo trascendental, la mediatización de la experiencia religiosa 

mailto:octavio.spindola.zago@iberopuebla.mx
mailto:eugenia.patino@edu.uaa.mx


 

  

 

por las redes sociales , las apropiaciones juveniles de lo sagrado, las nuevas comunidades de fe, 

las espiritualidades alternativas, la agencia juvenil en el campo religioso y las articulaciones entre  

 

religión, género, sexualidad y política desde la perspectiva de las juventudes. Invitamos a 

reflexionar cómo las y los jóvenes no viven las manifestaciones de lo religioso solo como herencia 

o imposición familiar, sino que también producen nuevas gramáticas espirituales desde su 

realidad histórica y los códigos culturales que (re)crean. 

 

Mesa 6. Repensar lo religioso: cruces, tensiones y reconfiguraciones en la imaginación 

teórica 

Coordinadores:  

Edgar Zavala Pelayo (CES-El COMEX) ezavala@colmex.mx  

Alejandro Rodríguez López (CES-El COMEX) alerodríguez@colmex.mx   

Comentarista: Felipe Gaytán (Universidad La Salle) 

Considerando la propuesta temática sobre “Nuevos debates sobre lo religioso”, y en sintonía con 

los ejes que abordan las recomposiciones y reconfiguraciones de fronteras, movilidades, 

hibridismos y trayectorias múltiples de lo religioso, esta mesa propone un espacio de diálogo 

centrado en la discusión teórica y conceptual. Toda indagación de lo religioso desde las ciencias 

sociales requiere de una labor y de una imaginación teóricas constantes que no se limiten a operar 

como marcos de lectura estáticos, sino que orienten activamente el análisis de los fenómenos, y 

contribuyan, además, a continuar y generar discusiones de orden teórico. En breve, el trabajo 

colectivo sobre lo teórico no constituye un ejercicio accesorio, sino una práctica productiva y 

necesaria para el avance del campo de estudios. 

Si bien los estudios sobre religión en México han alcanzado un notable desarrollo desde la 

segunda mitad del siglo pasado –ya sea mediante la visibilización de referentes empíricos antes 

marginales, la elaboración de conceptualizaciones específicas o la apertura hacia ángulos 

analíticos esclarecedores–, puede afirmarse que este campo en consolidación requiere 

actualmente de debates críticos y autorreflexivos en el orden conceptual, las dimensiones teórico-

analíticas, la crítica a los supuestos onto-epistemológicos y las posibilidades de articulación 

interdisciplinaria. 

Esta mesa convoca a enviar colaboraciones desde las distintas disciplinas de las ciencias sociales 

que aborden, entre otros, los siguientes: Ejercicios dirigidos a la reformulación conceptual; 

Replanteamientos de entramados teórico-conceptuales establecidos; Reenfoques y/o 

reelaboraciones de perspectivas teóricas; Ejercicios de crítica teórica a los cánones onto-

epistemológicos; Propuestas y/o reflexiones sustantivas de orden interdisciplinario. 

 

 

mailto:ezavala@colmex.mx
mailto:alerodríguez@colmex.mx


 

  

 

 

 

 

Mesa 7. Conservadurismos religiosos. Posicionamientos, incidencia pública y 

circulaciones 

Coordinadoras: 

María Bargo (IIS-UNAM) mbargo@sociales.unam.mx   

Mariana Guadalupe Molina Fuentes (UAM - A) mgmf@azc.uam.mx   

Comentarista: Cristina Gutiérrez Zúñiga (UDG) 

La mesa se propone reflexionar y conocer los modos de intervención e incidencia pública, los 

contactos y circulaciones, y los principales posicionamientos conservadores religiosos. Busca dar 

lugar a investigaciones que hagan foco en el alcance de este tipo de construcción identitaria, así 

como las consecuencias sociales más amplias de sus intervenciones públicas y su implicación 

política. En la actualidad, las posturas y discursos conservadores no solo gozan de gran 

aceptación, sino que sus referentes han adquirido notoriedad y ocupan posiciones de poder 

decisivo, disputando el espacio político y evidenciando las contiendas culturales actuales. Entre 

sus manifestaciones más visibles se encuentran la promoción de discursos de odio, intentos por 

modificar o eliminar derechos adquiridos por colectivos LGBT+, mujeres y minorías, la 

distribución de información falsa, y la negación de problemáticas como el cambio climático o la 

violencia de género. 

Entre otros aportes, se espera contar con investigaciones que revelen la urgencia de analizar su 

penetración en lo digital y en ámbitos educativos superiores. También se dará lugar a aquellos 

estudios que hagan énfasis en la construcción de discursos que se encuentra mediada por 

plataformas y tecnologías. Asimismo, se considera crucial abordar la compatibilidad o la 

contradicción entre discursos políticos y religiosos y las identidades, creencias, y prácticas de las 

y los jóvenes. Además, se esperan trabajos que exploren cómo estos sectores transitan las 

tensiones entre modernidad y tradición en múltiples ámbitos. Finalmente, se pretende dar lugar 

a aproximaciones reflexivas en torno al abordaje de estas otredades desde las ciencias sociales. 

 

Mesa 8. Religión y género: tensiones, resistencias y reconfiguraciones  

Coordinadores: 

Manuel Teófilo Andrade Lobaco (CIESAS) m.andrade@ciesas.edu.mx   

David Eduardo Vilchis Carrillo (Università degli Studi di Padova) 

davideduardo.vilchiscarrillo@studenti.unipd.it   

Comentarista: Hilda María Cristina Mazariegos Herrera (DEAS-INAH) 

mailto:mbargo@sociales.unam.mx
mailto:mgmf@azc.uam.mx
mailto:m.andrade@ciesas.edu.mx
mailto:davideduardo.vilchiscarrillo@studenti.unipd.it


 

  

 

Los estudios sobre religión han estado marcados por un sesgo secular que tiende a concebir lo 

religioso como un ámbito intrínsecamente conservador y, por tanto, en oposición directa a los 

ideales de equidad de género y diversidad sexogenérica. Esta perspectiva ha contribuido a reforzar 

la noción extendida de que lo religioso y las cuestiones de género son esferas incompatibles o  

 

irreconciliables, lo cual limita la comprensión de las experiencias vividas por quienes habitan 

simultáneamente dichas dimensiones. 

Pese a lo anterior, aunque los estudios que abordan la intersección entre religión, género y 

diversidad sexogenérica constituyen un campo relativamente reciente, se encuentran en constante 

expansión dentro de las ciencias sociales. (Vaggione, 2007; Natividade, 2010; Campos, 2014; 

Bárcenas, 2016; Tavares, 2015; Áviles y Leal, 2015; Bañuelos, 2017; Córdova, 2018; Andrade 

2022; Barrales, 2020; Mazariegos 2024; Tec-López, 2021; Tec-López y Mazariegos, 2024; Vilchis, 

Paz y Hawley, 2023). Por ello, esta mesa busca explorar cómo los sistemas religiosos no sólo 

imponen normatividades de género y sexualidad, sino también cómo se convierten en espacios 

de negociación, resignificación y agencia. 

Para ello, de manera enunciativa, más no limitativa, se aceptan investigaciones empíricas o análisis 

teóricos situados sobre experiencias de mujeres y personas LGBTQ+ en entornos religiosos; 

análisis de discursos institucionales en torno a la sexualidad; el papel de las religiones en la 

producción de masculinidades hegemónicas y en las desigualdades, discriminación y violencia de 

género; así como su papel en los procesos de movilidad religiosa y desplazamiento por razón de 

género, entre otros. 

De esta forma, la mesa convoca a repensar las categorías de género y religión no como esferas 

separadas, sino como dimensiones mutuamente constitutivas que operan en los niveles personal, 

colectivo y estructural. En un momento de auge de fundamentalismos y reacciones antigénero, 

resulta urgente ampliar el conocimiento sobre las formas en que el género se vive, se disputa y se 

transforma desde lo religioso. 

 

Mesa 9. Entre lo religioso, lo espiritual y lo político: liderazgos en movimiento de mujeres 

diversas en América Latina 

Coordinadoras 

Hilda María Cristina Mazariegos Herrera (DEAS-INAH) hilda_mazariegos@inah.gob.mx  

Samantha Leyva Cortés (IPN) sleyvac@ipn.mx  

Comentarista: Dra. Gabriela González Ortuño (FFyL-UNAM) 

Esta mesa busca abrir un espacio de reflexión y diálogo en torno a las formas en que las mujeres 

diversas, desde sus distintas tradiciones religiosas y espirituales, encarnan movimientos de 

resistencia, cuidado y transformación social. En contextos marcados por la violencia estructural, 

los fundamentalismos y la desigualdad de género, las prácticas religioso-espirituales se constituyen 

como territorios de disputa simbólica y política, donde se gestan alternativas éticas y comunitarias 

mailto:sleyvac@ipn.mx


 

  

 

frente a las crisis contemporáneas(Leyva e Icaza, 2019). Partimos de la noción de liderazgos en 

movimiento para reconocer que las mujeres participan de los procesos de cambio y los conducen 

desde lugares multisituados y diversos (Mazariegos 2020). Estos liderazgos —colectivos, 

afectivos y relacionales— se configuran en el tránsito entre lo religioso, lo espiritual y lo político, 

reimaginando los modos de ejercer el poder en clave de género, cuidado, reciprocidad y justicia  

 

social (Cabnal, 2017, 2018; Valcarcel y García, 2019; Leyva, 2025 y Santillana et al., 2025). Esta 

mesa propone destacar las prácticas y saberes que, desde los márgenes, articulan luchas por la 

vida, la equidad de género y los derechos humanos. Así, se busca contribuir a una comprensión 

más amplia de lo religioso-espiritual como fuente de acción colectiva y de construcción de paz, 

donde los liderazgos en movimiento encarnan horizontes de transformación feminista, inclusiva 

y plural. Esta mesa convoca a investigadoras/es, estudiantes de grado y pregrado a enviar sus 

propuestas de ponencia para dialogar en torno a las siguientes temáticas: El impacto de liderazgos 

de mujeres creyentes tanto en espacios religioso-espirituales como seculares; Prácticas religioso-

espirituales de mujeres creyentes diversas en vinculación con activismos políticos; Defensa del 

territorio y movilidades humanas; cuerpo y emociones en el activismo político de las mujeres 

creyentes diversas. 

 

Mesa 10. Diversidad, tensiones y superposiciones en los catolicismos del sur de México 

Coordinadores:  

Enriqueta Lerma Rodríguez (CIMSUR-UNAM) elermaro@unam.mx    

Alejandro Rodríguez López (CES-COLMEX) alrolopez86@hotmail.com     

Comentarista: Blanca Mónica Marín (SMER) 

En las últimas décadas, el catolicismo ha dejado de concebirse como una tradición o institución 

religiosa invariable y con límites claros. Las fronteras institucionales, doctrinales, políticas, 

ideológicas y devocionales se ven permanentemente trasgredidas por elementos sociales, políticos 

o culturales. Los grupos religiosos, el perfil de los creyentes, las posturas doctrinales, la formación 

de subjetividades y los discursos políticos asociados al catolicismo, también se conciben en la 

actualidad desde la pluralidad, la emergencia, la articulación y la desintegración, lo que refleja la 

diversidad de prácticas y creencias en el espacio público. 

Concebir el catolicismo de una forma particular ya no resulta representativo en términos sociales 

ni útil desde el punto de vista heurístico para la investigación social. En consecuencia, la 

propuesta de esta mesa es discutir la diversidad de catolicismos en el sur de México, atendiendo 

las tensiones, negociaciones y superposiciones a nivel institucional, doctrinal, ritual-devocional, 

étnico-cultural y político-ideológico, que supone la complejidad de su constitución histórica en 

la región. Se invita a proponer ponencias que reflexionen sobre los múltiples catolicismos desde 

la sociología, la antropología, la historia o la teología crítica: son bienvenidas reflexiones con 

énfasis teórico-metodológicos o dedicadas a algún estudio de caso. 

 

mailto:elermaro@unam.mx
mailto:alrolopez86@hotmail.com


 

  

 

 

 

 

 

Mesa 11. Materialidades y afectos en religiones vividas 

Coordinadoras:  

Lucero Jazmín López Olivares (CRIM-UNAM) l.lopez@crim.unam.mx    

Renée de la Torre (CIESAS) reneedela@gmail.com   

Comentarista: Daniel Valdez Márquez (El COLEF) 

Esta mesa convoca a pensar lo religioso desde la eficacia social de las materialidades (ver Mayer) 

estudiadas desde la perspectiva de religiosidad vivida. Diversos autores han llamado la atención 

sobre la importancia de reflexionar la religiosidad y las espiritualidades atendiendo a su 

cotidianeidad encarnada y sus ensamblajes materiales, afectivos y tecnológicos. Convocamos a 

enviar ponencias que reflexionen las experiencias de lo sagrado y lo sobrenatural en torno a la 

agencia de los objetos, símbolos religiosos plantas de poder, lociones, aromas, amuletos de 

protección y talismanes para la suerte, ofrendas, fisicalidades de la naturaleza, altares, entre otros. 

Nos interesan las formas en que estas prácticas desbordan categorías institucionales y se 

reconfiguran en fronteras territoriales, urbanas y digitales: movilidad de especialistas y objetos, 

reapropiación de espacios, patrimonialización, turistificación, relocalización y territorialización de 

lo sagrado, vigilancia estatal y disputas por lo sagrado. 

Privilegiamos trabajos que articulen etnografía (multi-situada y/o digital), análisis sensorial, 

métodos audiovisuales y archivos comunitarios para documentar materialidades (altares, plantas, 

instrumentos, vestimentas), corporalidades y cuidados sanación, performance ritual, 

género/sexualidad) y mediaciones (plataformas, algoritmos, economía moral). Consideramos que 

el estudio de las materialidades permite apreciar los regímenes de representación mediante sus 

usuarios les atribuyen agencia divina, sagrada o sobrenatural, pero también los regímenes estéticos 

que provocan sensaciones, emociones y cambios de estado de ánimo en los sujetos. 

 

Mesa 12. Relaciones religiosas sobre el envejecimiento y la calidad de vida 

Coordinadores: 

María Trinidad Fuentes Álvarez (UJAT-DACS) mfuentes_alvarez@hotmail.com   

Antonio Becerra Hernández (UJAT-DACS) antonio.becerra@ujat.mx    

Comentarista: Eduardo Domingo Ovando Ramos (UJAT-DACS) 

En los últimos años, la calidad de vida ha emergido como un eje transversal en los ámbitos 

políticos, educativos y religiosos, generando nuevas formas de vinculación entre salud, bienestar 

mailto:l.lopez@crim.unam.mx
mailto:reneedela@gmail.com
mailto:mfuentes_alvarez@hotmail.com
mailto:antonio.becerra@ujat.mx


 

  

 

subjetivo y espiritualidad. Esta transformación ha dado lugar a desafíos conceptuales que 

tensionan las nociones tradicionales de religiosidad y salud, propiciando reconfiguraciones 

religiosas que impactan directamente en las prácticas culturales y en la construcción de sentidos 

en torno al envejecimiento. La mesa propone explorar cómo las personas adultas mayores, en su 

papel de referentes culturales, participan activamente en la resignificación de tradiciones religiosas 

y espirituales, convirtiéndose en agentes de socialización que articulan memoria, identidad y 

bienestar. Se parte del reconocimiento de que el envejecimiento es un proceso continuo desde el 

nacimiento, pero se focaliza en las experiencias, concepciones y prácticas de las personas mayores 

como portadoras de saberes y vínculos comunitarios. Desde una perspectiva interdisciplinaria, se 

busca analizar cómo la reconfiguración de las tradiciones religiosas contribuye al proceso de 

envejecimiento y, a su vez, incide en la mejora de la calidad de vida. La mesa invita a reflexionar 

sobre los puntos de convergencia entre religión, salud y envejecimiento, y sobre las formas en 

que las expresiones culturales y espirituales se transforman en contextos territoriales diversos. 

Las preguntas orientadoras serán: ¿Cómo las tradiciones religiosas reconfiguradas inciden en el 

bienestar de las personas mayores? ¿Qué vínculos emergen entre religiosidad, salud y calidad de 

vida en el proceso de envejecimiento? ¿Qué papel juegan las personas mayores en la transmisión 

y transformación de prácticas religiosas en sus comunidades? 

 

Mesa 13. Memoria, imagen y discurso, a cien años del conflicto religioso en México  

Coordinadores:  

Yves Solis (Universidad Iberoamericana CDMX) yves.solis@prepaibero.mx  

Marisol López Menéndez (Universidad Iberoamericana CDMX) marisol.lopez@ibero.mx  

Comentarista: Fernando González (IIS-UNAM) 

La mesa pretende reflexionar sobre los diversos desarrollos mnemónicos a cien años del conflicto 

religioso de 1926-1929. Se tratará de un panel interdisciplinario donde la historia dialogue con la 

sociología, los estudios sobre la imagen, la musicología y otras disciplinas para reflexionar sobre 

los modos en que el conflicto religioso ha sido recordado: La discusión recurrirá al cine, cómic, 

corrido, moda, literatura, fotografía, teatro, entre otras manifestaciones en el ánimo de analizar  

los ejercicios discursivos elaborados por la Iglesia Católica y otros actores sociales y políticos a 

propósito del conflicto. La mesa pondrá énfasis en la creación de artefactos culturales como 

medio para construir narrativas a propósito de la violencia ejercida por y contra actores religiosos, 

la libertad de credos y los derechos humanos, la experiencia de la santidad, la construcción de 

mártires y la vinculación entre catolicismo y nacionalidad en México.  

 

Mesa 14. La socialización y resocialización de la religión 

Coordinadores: 

Carlos Enrique Garma Navarro (UAM-I) gancmx@yahoo.com.mx  

Emiliano Longinos Alverdin (UAM-I) aemiliano.longinos@gmail.com   

mailto:yves.solis@prepaibero.mx
mailto:marisol.lopez@ibero.mx
mailto:gancmx@yahoo.com.mx
mailto:aemiliano.longinos@gmail.com


 

  

 

Comentarista: Ariel Corpus 

Como instituciones de muy larga duración (ya no en términos de decenas o centenarios, sino 

incluso de milenios) las iglesias deben enfrentar el dilema del cambio generacional entre sus 

adeptos. Como ha señalado Mary Douglas (1996), para las instituciones de larga duración el 

cambio no es fácil de aceptar ya que las modificaciones requieren de alteraciones en los distintos 

ámbitos y las agrupaciones espirituales tratan de mantener una orientación de un tiempo cíclico 

que apunta hacia la permanencia. 

Danièlle Hervieu Léger (2005) enfatiza que la religión es un hilo de memoria que mantiene y 

desarrolla un linaje de tradición particular entre sus miembros. Como muestra Mircea Eliade 

(1980), dentro de las religiones se suele enfatizar que los rituales y creencias se remontan al inicio 

de los tiempos o por lo menos a la fundación del hecho sagrado por el agente religioso primario. 

¿Qué hacen entones frente al camino que se da entre los integrantes? Se puede buscar formas de 

aceptación ante algunos aspectos o la resistencia a las modificaciones, incluso rechazándolas, al 

costo de llegar a la exclusión de aquellos adeptos que osan defender la necesidad de cambiar 

aquello que comparte lo sagrado. En estos casos, los innovadores pueden ser rechazados como 

herejes o sectarios; en algunos casos muy conocidos, incluso pueden ser eliminados físicamente 

los agentes individuales del cambio; aunque también es posible que los mismos agentes del 

cambio puedan ser considerados los fundadores de una nueva tradición que llega a ser aceptada 

por otra feligresía (Douglas, 1996, Weber, 1983). Si las instituciones eclesiales tratan de mantener 

inmovibles los elementos que los conforman como una línea de memoria o tradición, ¿cómo 

encontrar el cambio en las iglesias?  

La socialización implica la transmisión de las creencias, normas, símbolos y rituales de una 

generación a otra. Permite a los integrantes de un credo asegurar el futuro de las asociaciones de 

creencia. Que depende de la incorporación de las personas más jóvenes a las organizaciones que 

de esta manera aseguraran su continuidad en el tiempo. Pero también está involucrada la 

resocialización donde los integrantes de mayor experiencia y permanencia reciben a los nuevos 

adeptos que aprenden las formas adecuadas para integrarse a las asociaciones de creencia. No 

cabe duda de que sin las formas de transmisión de la religión estas asociaciones dejan de ser 

relevantes, disminuyen su presencia e impacto social y pueden incluso desaparecer. 

Entre los temas que vamos a incluir en esta mesa están los siguientes: formas de socializar a 

creyentes jóvenes o de las infancias; métodos para la incorporación de nuevos adeptos; pastorales 

para jóvenes, infancias o nuevos miembros en diferentes sectores sociales; reformulaciones de 

los creyentes jóvenes o nuevos a las estructuras eclesiales o espirituales. 

 

Mesa 15. Lo religioso y sus reflejos: transformaciones e implicaciones del sujeto 

investigador en el trabajo de campo 

Coordinadores:  

Blanca Mónica Marín Valadez (SMER) lunasureste@gmail.com  

Alan Llanos (UdG) alan.llanos@academicos.udg.mx  

mailto:lunasureste@gmail.com
mailto:alan.llanos@academicos.udg.mx


 

  

 

Comentarista: Witold Jacorzynski (CIESAS) 

Esta mesa propone abrir un espacio de diálogo en torno a las experiencias metodológicas y 

afectivas que atraviesan a quienes investigan el fenómeno religioso desde las disciplinas de las  

 

ciencias sociales. El propósito busca centrar la discusión en cómo la práctica etnográfica se 

transforma al encontrarse con las múltiples expresiones de lo sagrado, lo devocional y en cómo 

en estos encuentros se interpelan nuestras propias creencias, sensibilidades y posicionamientos 

epistemológicos.  Asimismo, interesa reflexionar acerca de aquellas experiencias en las que las y 

los investigadores acompañan a personas que atraviesan situaciones de vulnerabilidad y 

desconsuelo, donde lo religioso emerge como un elemento de sentido y resistencia. En estos 

contextos, el trabajo de campo plantea implicaciones éticas, emocionales, así como la necesidad 

de repensar las fronteras entre la observación, la empatía y el involucramiento.  

La propuesta convoca a compartir relatos de campo, dilemas éticos, tensiones identitarias, retos 

y estrategias reflexivas que emergen en el estudio de las religiosidades populares, las 

espiritualidades contemporáneas y las instituciones religiosas profundamente normativas, etc.  

Desde una mirada situada, auto-etnográfica se pretende discutir los alcances que tiene el trabajo 

de campo en la conformación del conocimiento antropológico, reconociendo que la experiencia 

de investigación es también un proceso de transformación personal y epistémica. 

 

Mesa 16. Religiosidad y patrimonialización: una doble estrategia de mostrar y ocultar 

Coordinador:  

José Manuel Moreno Carvallo (Universidad Iberoamericana / Université Paris Nanterre, 

LESC-EREA) manuelmoreno_8212@yahoo.com.mx   

Comentarista: Jorge Antonio Martínez Galván 

Esta mesa propone abrir un espacio de reflexión, desde una mirada etnográfica, sobre las 

tensiones actuales que atraviesan la patrimonialización de prácticas religiosas y festivas. Se parte 

de la premisa de que los pobladores no son receptores pasivos de políticas patrimoniales, sino 

agentes que juegan activamente con categorías institucionales como “patrimonio intangible” o 

“pueblo mágico”, con el objetivo de preservar y resignificar sus prácticas religiosas y festivas. 

Bajo el uso y búsqueda de tales nombramientos, las tradiciones experimentan procesos de 

“reinvención” orientados a la obtención de reconocimientos, recursos y visibilidad, Dicha 

situación, produce una versión escenificada de la tradición destinada a un mercado externo de 

turistas, medios, personal del Estado e instituciones privadas, es decir, de agentes ávidos de 

“folklore” y espectáculo. Al mismo tiempo, las comunidades resguardan prácticas cargadas de 

sacralidad que no se muestran al exterior. Esas dimensiones reservadas pueden incluir danzas, 

lugares sagrados, saberes locales y fabricación de objetos, entre otros, los cuales son destinados 

para un consumo interno. Esta doble estrategia —mostrar y ocultar— revela que la 

patrimonialización no solo es un proceso “cultural”, sino también un campo de poder en donde 

pobladores regulan qué puede ser visto y comercializado como “tradición” y qué debe 

mailto:manuelmoreno_8212@yahoo.com.mx


 

  

 

permanecer en resguardo de la vida local. Así, la patrimonialización, puede ser al mismo tiempo 

una pérdida de autenticidad y una fachada protectora que resguarda prácticas rituales 

tradicionales. 

 

En este sentido, se esperan ponencias que permitan responder ¿qué ocurre cuando la religiosidad 

popular se convierte en patrimonio institucional y objeto de consumo turístico? 

 

Mesa 17: La Luz del Mundo: continuidades, transformaciones y nuevos retos para el 

estudio de una iglesia pentecostal sui generis 

Coordinadorxs:  

Yared Neyli Morales Sosa (FLACSO-México) yaredneyli.m@gmail.com  

Pedro Antonio Hernández Serrano (El Colegio de Jalisco) pedrules007@gmail.com  

Comentarista: Patricio Vázquez Antúnez 

El estudio académico sobre La Luz del Mundo (LLDM), iglesia mexicana y transnacional de 

raíces pentecostales, ha generado un conocimiento amplio sobre su realidad en diversas 

dimensiones: teológico-institucional, cultural, política, de agencia, género, secularización y 

laicidad. Estos aportes la sitúan en el marco de la diversidad religiosa contemporánea, tanto en 

México como en otros contextos. No obstante, los cambios recientes en su trayectoria evidencian 

la necesidad de revisar dichas aproximaciones, a la luz de las crisis organizacionales y mediáticas 

que la iglesia ha enfrentado a lo largo de su historia. Destaca entre ellas la actual, derivada de la 

detención y sentencia de su líder máximo y de algunos de sus familiares. Paralelamente, LLDM 

muestra un fortalecimiento interno, sostenido en una narrativa de defensa frente a lo que sus 

miembros interpretan como actos de discriminación y persecución política. Este escenario 

plantea nuevos interrogantes para quienes investigamos el fenómeno religioso en México. 

La presente mesa propone indagar en tales interrogantes y abrir nuevas problematizaciones en 

torno a los procesos históricos, socioculturales, políticos y emocionales que atraviesan a esta 

comunidad. Se busca abordar temas que actualicen y enriquezcan la reflexión colectiva desde 

distintas disciplinas, tales como la representación de LLDM en los medios de comunicación, los 

productos audiovisuales sobre el caso de Naasón Joaquín, la movilidad religiosa, el género, la 

militancia y las agencias críticas o disidentes, las estrategias socioemocionales e institucionales 

frente a la crisis, así como los desafíos metodológicos y éticos que implica estudiar a LLDM en 

la actualidad.  

(Nota aclaratoria: Como coordinadorxs de esta mesa, asumimos el compromiso de abordar el 

tema con sensibilidad y rigor académico. Nuestro propósito no es juzgar ni tomar partido 

respecto a la comunidad de La Luz del Mundo, sino comprenderla desde una perspectiva ética y 

analítica, respetuosa de su diversidad interna y de su derecho a la libre expresión religiosa. 

Buscamos evitar cualquier forma de discriminación o estigmatización, y propiciar un diálogo 

informado, plural y responsable sobre el fenómeno religioso en México). 

mailto:yaredneyli.m@gmail.com
mailto:pedrules007@gmail.com


 

  

 

 

 

 

 

Mesa: 18. Nawalismo, estética y ontologías políticas 

Coordinadores:  

Astrid Pinto Duran (CESMECA-UNICACH) astrid.pinto@unicach.mx   

Alberto Vallejo Reyna rilajmam@gmail.com   

Comentarista: Witold Robert Jacorzynski 

Esta mesa busca exponer y problematizar experiencias estéticas contemporáneas que nos 

permiten repensar el fenómeno religioso más allá de su comprensión institucional o doctrinal, 

como un campo de prácticas vivas donde la creación, la sanación y la comunalidad se expresan 

en formas artísticas, rituales y ecosóficas. Desde la pintura-medicina y las ceremonias del agua 

hasta las expresiones actuales del nawalismo, se manifiestan procesos que reconfiguran la relación 

entre cuerpo, territorio y cosmos, revelando un fenómeno religioso entendido como experiencia 

estética y política de interdependencia con lo sagrado de la naturaleza. Estas prácticas desbordan 

los marcos coloniales del arte y la religión, afirmando ontologías que hacen del gesto creativo un 

acto de reciprocidad y resistencia frente a la lógica extractiva del capital. En ellas, el nawal emerge 

como principio relacional que comunica lo visible y lo invisible, reorganizando el tiempo y la 

subjetividad desde una sensibilidad comunal. De este modo, el fenómeno religioso se presenta 

aquí como práctica antropotécnica y psicotécnica, un ejercicio ético-estético de transformación 

del ser y del mundo. La mesa propone abrir un espacio de diálogo entre estas experiencias 

estéticas y ecosóficas que, al rehacer los vínculos entre lo humano y lo más-que-humano, 

muestran que el fenómeno religioso sigue siendo un territorio fértil para pensar la política del 

cuidado, la belleza como fuerza vital y el arte como modo de habitar la vida. 

 

Mesa 19. Movilidad, traslados y circuitos religiosos de la imagen sagrada 

Coordinador:  

Christian Miguel Ruíz Rodríguez (IPN) rchristianr@hotmail.com   

Comentarista: Zaira Donají Jiménez Castro (CIDE) 

El fenómeno religioso en México está vinculado con el uso de imágenes y objetos considerados 

sagrados. En el país conviven dinámicas y prácticas derivadas de distintos cultos que se 

manifiestan en el espacio geográfico generando movilidad, encuentros y apropiación. Por ello es 

preponderante discutir la proyección de la imagen sagrada hacia perspectivas donde se consideren 

las rutas, caminos y circuitos sacralizados en las sociedades actuales y dentro del imaginario para 

el devoto.  

mailto:astrid.pinto@unicach.mx
mailto:rilajmam@gmail.com
mailto:rchristianr@hotmail.com


 

  

 

Esta mesa invita, a presentar trabajos relacionados con tradicionales y actuales cartografías de lo 

sagrado. Con un enfoque que puede ir desde lo político, económico, social, cultural, histórico o 

artístico que se manifiesten en el espacio urbano o rural. El mapeo, registro y reconfiguración de 

prácticas religiosas dentro y fuera del territorio inmediato al punto de encuentro para el culto, 

calle, capilla, parroquia, catedral, mezquita son también temas bienvenidos.  Asimismo, la mesa 

acogerá aquellas investigaciones que expongan dinámicas urbanas a partir de apropiaciones 

religiosas, que hayan reconfigurado el entramado urbano, concibiendo nuevos hitos o referentes 

para el encuentro. Esta mesa, en lo general, favorecerá la discusión sobre la movilidad, el traslado 

y flujos en las fronteras del espacio sagrado, así como la adaptabilidad de los devotos en relación 

con el fenómeno religioso del siglo XXI. 

 

Mesa 20. Turismo religioso y patrimonio: negociaciones y disputas en espacios sagrados 

en México 

Coordinadores: 

Tania Paola Gómez Cervantes (El COLEF) tgomez.mec2024@colef.mx   

Fernando Báez Lira (ICSH-BUAP) fernando.baezlira@gmail.com   

Comentarista: Frida Virginia Sánchez Reyes 

México presenta un panorama contemporáneo donde los espacios sagrados (desde la arquitectura 

barroca colonial y las prácticas tradicionales hasta los nuevos cultos populares, espiritualistas y 

expresiones de pueblos originarios) se han convertido en atributos turísticos imprescindibles.   

Esta mesa busca analizar desde una perspectiva multidisciplinaria cómo la promoción del turismo 

religioso y la patrimonialización se articulan con fenómenos globales como la gentrificación, la 

economía de mercado y el desarrollo de infraestructura local, entre otros. Nos interesa examinar 

las tensiones y fronteras (simbólicas y físicas) que emergen cuando la lógica de la “turistificación”, 

enfocada en el consumo y la espectacularización, entra en disputa con la "religiosidad vivida", 

centrada en la práctica devocional y el ritual comunitario.  Convocamos a ponencias que aborden 

los retos que enfrentan las poblaciones locales e indígenas ante la llegada de visitantes externos, 

analizando cómo estas comunidades negocian, resisten o adaptan sus memorias y prácticas 

sagradas frente a la mirada turística. Ante este panorama, resulta esencial analizar la diversidad 

del turismo en espacios sagrados en contextos tanto nacionales como internacionales. Este 

análisis no solo permite explorar las diferentes perspectivas teóricas y metodológicas que los 

investigadores emplean para examinar estos fenómenos, sino que también enriquece la 

comprensión de las dinámicas en estos espacios. Por consiguiente, y con el objetivo de fomentar 

este intercambio de conocimiento, se extiende una convocatoria a estudiantes e investigadores 

interesados en exponer sus avances o resultados de investigación en este campo de estudio. 

 

Mesa 21. Entre el dogma y la fe: Devociones y religiosidad popular en México y América 

Latina 

Coordinadores 

mailto:tgomez.mec2024@colef.mx
mailto:fernando.baezlira@gmail.com


 

  

 

Georgina Indira Quiñones Flores (UAZ)  georginaindira@uaz.edu.mx   

Rubén Esteban Villegas Aguirre (UAZ) ruben.villegas@uaz.edu.mx   

Comentarista: Mario Alberto Menchaca Trejo 

 

Esta mesa tiene el objetivo de reunir trabajos e investigaciones que se enfoquen en la religiosidad 

popular en México y América Latina, que transiten entre las devociones, las creencias y prácticas 

fuera de las estructuras del dogma oficial y que lo resignifican a partir de una piedad vivida de 

manera individual y colectiva. De acuerdo a la temática del congreso, las fronteras simbólicas y 

culturales entre la fe y el dogma se observan desde múltiples expresiones en el pasado y en el 

presente y en distintas geografías, a partir de prácticas como el culto a los santos y vírgenes, las 

fiestas patronales, peregrinaciones, romerías, rituales y diferentes maneras de vivir la relación con 

lo sagrado. Los estudios de la religiosidad popular se comprenden en disciplinas como la historia, 

religión, antropología, sociología, etnología, estudios culturales, entre otros, que nos permiten 

analizar estas manifestaciones de fe que transgreden los lineamientos religiosos, pero sin salirse 

completamente de ellos. La presente mesa está dirigida a investigadores, estudiosos, estudiantes, 

que presenten trabajos concluidos o en curso que tengan el objetivo de discutir desde el punto 

de vista teórico, conceptual, metodológico o descriptivo, sobre esta confluencia entre el deber 

ser y el ser en las prácticas 

religiosas, entre las dinámicas sociales, comunitarias e individuales en México y América Latina 

desde el periodo virreinal hasta la actualidad. Se considerarán aspectos temáticos como 

religiosidad popular en el clero, comunidades afrodescendientes, protestantes, migrantes, pueblos 

originarios y comunidades LGBTQ+, ya que las prácticas de religiosidad se están transformando 

de acuerdo a las maneras de vivir en este mundo globalizado. 

 

Mesa 22. Religión, diversidad religiosa y política 

Coordinadores: 

Antonio Gómez Hernández (FCHDIS-UNACH) turtux@hotmail.com  

Luis Rodríguez Castillo (CIMSUR, UNAM) lurodri@unam.mx  

Comentarista: Fernando Báez Lira (ICSYH-BUAP) 

Religión y política son polos que a pesar de los procesos de secularización y los intentos de 

constituir un Estado laico, han organizado el poder y, como regímenes de regulación moral, han 

dotado de sentido a la convivencia humana que hoy día se manifiesta en una multiplicidad de 

afiliaciones religiosas que incluyen cultos populares, espiritualistas, islámicos, new age, 

protestante cristiano evangélico, raíces afro y étnicas. Este proceso ha transformado las formas 

de pertenencia, las relaciones comunitarias y las dinámicas entre religión, política y vida pública. 

Desde una perspectiva interdisciplinaria, la mesa invita a analizar cómo la diversidad religiosa se 

articula con fenómenos sociales más amplios y complejos en la construcción del espacio público 

sobre temas cruciales como el aborto, la justicia social y los derechos civiles que se alinean con 

mailto:georginaindira@uaz.edu.mx
mailto:ruben.villegas@uaz.edu.mx
mailto:turtux@hotmail.com
mailto:lurodri@unam.mx


 

  

 

ideologías políticas específicas, así como en procesos tales como la migración, la globalización, el 

género, la etnicidad y la búsqueda de sentido en diferentes contextos que confluyen en la 

construcción de múltiples fronteras físicas y simbólicas. 

 

Comprender estas interacciones es fundamental para entender cómo las creencias religiosas no 

solo guían la conducta personal, sino que es necesario reflexionar cobre cómo esta pluralidad de 

expresiones influye para la convivencia, el ejercicio de los derechos culturales y la vigencia del 

principio de laicidad en un Estado democrático, lo que constituye el propósito de esta mesa desde 

experiencias locales y de credos específicos. 

 

Mesa 23. Movimientos migratorios, religión y asociaciones religiosas 

Coordinadores:  

Luis Jesús Martínez Gómez (FFL-BUAP) luisj.martinez@correo.buap.mx  

Heriberto Vega Villaseñor (CUT-UDG) betovegamx@gmail.com  

Comentarista: Antonio Higuera Bonfil (UQROO) 

El propósito de esta mesa es discutir el papel que desempeña la religión en los procesos 

contemporáneos de migración y otras formas de movilidad. Asimismo, se propone un espacio 

de reflexión en torno a la participación de las asociaciones religiosas, tanto en la provisión de 

ayuda humanitaria directa a personas en condición de movilidad, como en su implicación en las 

dinámicas estructurales que configuran dichos procesos.  

Nos interesa particularmente explorar los significados y funciones que adquieren las creencias y 

prácticas religiosas en la experiencia de las personas migrantes, así como el rol que desempeñan 

diversas asociaciones vinculadas —de manera formal o informal— a instituciones religiosas. Esta 

mesa busca abrir el diálogo sobre cuestiones fundamentales como: ¿qué papel tiene la religión 

para los migrantes en tránsito y otros creyentes en movilidad?, ¿ cómo inciden sus creencias y 

prácticas en los procesos de revitalización religiosa y en la transnacionalización de sus sistemas 

simbólicos e institucionales?, ¿de qué manera se entrelazan las dinámicas de movilidad territorial 

con los procesos de conversión, cambio y movilidad religiosa?, ¿cuál es la función de las 

asociaciones religiosas en la configuración de las trayectorias migratorias?, ¿de qué manera las 

distintas dinámicas de movilidad contribuyen a la reconfiguración de las identidades religiosas y 

los procesos de hibridación? 

En este contexto preciso, convocamos a investigadoras e investigadores interesados en la relación 

migración-religión, con el propósito de debatir los efectos y transformaciones que la movilidad 

de las personas genera en los sistemas de creencias, las prácticas religiosas y las formas de 

organización comunitaria. Asimismo, se propone discutir los alcances y límites de las teorías y 

metodologías contemporáneas para comprender la complejidad de estos fenómenos, así como el 

papel que desempeñan las asociaciones religiosas en los procesos de movilidad y reconfiguración 

social. 

mailto:luisj.martinez@correo.buap.mx
mailto:betovegamx@gmail.com


 

  

 

 

 

 

 

 

Mesa 24. El Islam en contexto de movilidad: tensiones y recomposiciones 

Coordinadora:  

Arely Medina (CUCEA-UDG/Observatorio de Estudios del Islam en América Latina) 

arely.torres@cucea.udg.mx   

Comenta: Samantha Leyva Cortés (IPN/Observatorio de Estudios del Islam en América Latina) 

El islam como una religión con alta movilidad, no sólo es entendido en términos de fronteras 

geográficas, sino también, a partir de dinámicas transnacionales que particulariza o delimita 

campos sociales más amplios, en torno a su práctica. Varios estudios han optado por nombrar a 

esta movilidad islam global (Lubeck,2004), islam transnacional (Medina, 2020), un islam glocal 

Medina, 2014), o islam mundializado (Roy, 2003). Aunque cada noción apunta a dimensiones 

distintas pero interconectadas, coinciden en reconocer la movilidad como un rasgo que está 

presente en diferentes escalas y contextos. 

Consideramos que la movilidad en el islam puede ser comprendida como un término paraguas 

que nos permite analizarlo bajo las diferentes y variadas propuestas teóricas. Esta noción, además 

de favorecer el intercambio de ideas, permite incluir movilidades simbólicas, políticas, identitarias 

e interreligiosas, entre otras, al mismo tiempo que permite mantener una reflexión constante y 

necesaria sobre el papel que juega la religión en diferentes reconfiguraciones contextuales 

respecto a las tradiciones, la hibridación de éstas, las identidades culturales, las formas de 

resistencia, movilizaciones sociales, dinámicas relacionales, de entender los roles de género, entre 

otros fenómenos que se inscriben en la movilidad del islam. 

En este sentido proponemos una mesa que permita discutir los mecanismos de movilidad del 

islam en términos amplios y tratar de discutir: 1. ¿Cómo se moviliza el islam y se desmarca de los 

territorios tradicionales para integrarse en otros? 2. ¿cómo se reconfigura el islam en nuevos 

contextos y qué aspectos tensiona, negocia y relocaliza? 3. ¿Cómo se movilizan las identidades 

nacionales, étnicas, culturales, los roles de género? 4. ¿Cómo se crean y sostienen redes de 

asociaciones religiosas, de dawah, institucionales, entre migrantes, entre lo sociodigital? 

 

Mesa 25. Religión y delito: fronteras entre la legalidad y la transgresión 

Coordinador: 

Jorge Adrián Yllescas Illescas ((UNRC/CEA-UNAM) 

jorge.yllescas@rcastellanos.cdmx.gob.mx   

mailto:arely.torres@cucea.udg.mx
mailto:jorge.yllescas@rcastellanos.cdmx.gob.mx


 

  

 

Comentarista: Enriqueta Lerma Rodríguez 

¿Cuánto y cómo se han discutido las diversas prácticas religiosas en la vida cotidiana de aquellas 

personas que se dedican a delinquir? ¿Qué tan acertada es la idea de que la religión juega como 

un campo de acción o formas de poder que legitiman actos relacionados al crimen y la violencia? 

Esta mesa tiene como propósito, abrir una discusión sobre la relación que hay entre la religión y  

el delito, en sus diversas expresiones tales como: el culto al Angelito Negro, la Santa Muerte o 

Jesús Malverde, pero extendido a expresiones fuera de la frontera mexicana tales como la Corte 

Malandra o la Santificación de Capos. La invitación está abierta para aquellas personas que tengan 

hallazgos que expliquen las diversas aristas que tienen ambos fenómenos. No sólo dentro de la 

religiosidad popular, sino también en aquellas expresiones de fe institucionalizadas, en las que 

muchas veces se utiliza el discurso de los libros sagrados como enunciados de guerra para 

combatir a los males terrenales. Se espera que, en el interés por este tema, se pueda ahondar en 

las distintas formas de lo sagrado cuyo núcleo este formado por la relación entre la creencia con 

la ilegalidad o el delito. 

 

Mesa 26. Arquitectura religiosa en las fronteras territoriales, culturales y simbólicas 

Coordinador:  

Raúl Enrique Rivero Canto (UADY) rau10@hotmail.com   

Comentarista: Luz del Rocío Bermúdez Hernández (UNACH) 

Por 14 años, la mesa de arquitectura de los encuentros RIFREM ha demostrado que los espacios 

arquitectónicos son más que meros escenarios donde se desarrolla el fenómeno religioso. Al 

estudiar los inmuebles, tanto históricos como contemporáneos, nos permitimos descubrir cómo 

la arquitectura religiosa no sólo ha surgido y se ha reconfigurado a la par de los movimientos 

sociales, cultuales y culturales, sino que también ha influido en ellos. 

En esta ocasión, el objetivo de esta mesa es analizar el panorama actual de la arquitectura religiosa 

en contextos de frontera. En un primer momento se plantean casos que estudien arquitectura 

religiosa en zonas limítrofes en un amplio sentido (fronteras nacionales y límites como: 

interestatales, entre la ciudad y el campo, entre diferentes contextos sociales, etc.). Sin embargo, 

también se abre la mesa para casos de arquitectura diseñada en los límites entre varios estilos (que 

sus formas transiten del Movimiento Moderno a lo contemporáneo o del siglo XIX al 

Movimiento Moderno, etc.) o que su estado actual esté en las fronteras de los usos (que hayan 

sido templos de una religión y ahora sean de otra o de ninguna y estén siendo reutilizados). 

Esta mesa está abierta a ponentes de diversas disciplinas (arquitectura, urbanismo, historia del 

arte, antropología, etc.), así como de diferentes religiones y regiones geográficas. 

 

Mesa 27. Ritualidades y naturaleza en la religiosidad popular: entre tensiones y 

encuentros 

Coordinadores: 

mailto:rau10@hotmail.com


 

  

 

María Luisa Ballinas Aquino (El ECOSUR/UNICACH) mballinas@colmex.mx   

Felipe Roboam Vázquez Palacios (CIESAS) fevaz@ciesas.edu.mx   

Comentarista: José Antonio Hernández Aguilar (El ECOSUR) 

Las peregrinaciones son manifestaciones de la religiosidad popular, en donde la movilidad 

humana se realiza con un sentido sacrificial y de encuentro tanto con la deidad como con la 

comunidad que celebra la presencia de Dios en su caminar, lo que se expresa con la fiesta. 

Con este tono festivo, las prácticas y los símbolos religiosos adquieren significados a través del 

cuerpo, del movimiento y del encuentro con el entorno natural, que se integra en las prácticas 

religiosas con sus colores y formas diversas, en donde las plantas, los animales, el agua, la tierra y 

las montañas, entre otras, se establecen como mediaciones de la divinidad. 

Entre encuentros y tensiones, en esta mesa de diálogo se esperan recibir ponencias con las 

siguientes temáticas: 1. Significados del agua/tierra/montañas en los rituales de la religiosidad 

popular. 2. Las cosmovisiones que dan sentido a la religiosidad popular a partir de la comprensión 

del cuerpo y de las interacciones con los elementos de la naturaleza. 3. Las peregrinaciones y los 

significados de la fauna, plantas, flores, incienso y copal en el espacio sagrado; así como el sentido 

comunitario de dichas movilizaciones en donde se forja la experiencia de caminar juntos, 

compartir esfuerzos y establecer lazos sociales y culturales. 

En este contexto, se comprenden a las peregrinaciones como expresiones complejas de 

religiosidad popular que integran cultura, espiritualidad y naturaleza. A través de ellas, se vinculan 

la fe y el paisaje para otorgar un sentido simbólico y ecológico a las expresiones religiosas.  

 

Mesa 28. Ayer y hoy de las imágenes migrantes: materialidad, devoción y 

manifestaciones artísticas frente a la movilidad humana 

Coordinador: José Gaspar Dzul Pérez (UPAEP) josegaspar.dzul@upaep.edu.mx  

Comentarista: Raúl Enrique Rivero Canto (UADY) 

El fenómeno de la migración es algo que ha acompañado al hombre desde los albores de la 

civilización, con el fin de encontrar mejores oportunidades de vida (Gutiérrez et al, 2020) sea en 

aspectos políticos, sociales o religiosos. Este último se caracteriza por gente que migra, muchas 

veces con sus posesiones materiales, su bagaje religioso y necesariamente con sus propias 

devociones, sean de Cristo, la Virgen María, los santos o incluso devociones alternativas no 

institucionales. Estas llegan con los migrantes y poco a poco van ocupando un lugar dentro de la 

geografía local donde, en algunos casos son adoptadas, en otras rechazadas y en algunos casos 

en particular, mezcladas con otras imágenes locales. Pero ¿Qué sucede con esta nueva realidad 

cuando las devociones migran a lugares donde las prácticas rituales deben mutar a nuevas 

expresiones cultuales distintas de las originales? ¿Se modifican las creencias y expresiones en 

torno a una imagen sagrada? ¿Existe una resistencia al cambio en el culto de las imágenes? La 

presente mesa se encargará de reflexionar, desde la materialidad e inmaterialidad cultural, la 

llegada, permanencia, adaptación y resistencia de las diferentes imágenes devocionales, con el fin 

de comprender la evolución de estas y como cada grupo social hace suyo un culto o forma de 

mailto:mballinas@colmex.mx
mailto:fevaz@ciesas.edu.mx
mailto:josegaspar.dzul@upaep.edu.mx


 

  

 

vida religiosa. Esta mesa está abierta a la presentación no solo de imágenes devocionales per se 

del catolicismo, sino también a otras expresiones de la cultura material desde las distintas 

creencias religiosas diseminadas a lo largo del territorio mexicano y más allá. 

 

 

Mesa 29. Experiencias religiosas, inteligencia artificial (IA) y procesos de comunicación 

en el mundo digital 

Coordinadores: 

Erick Adrián Paz González (UNRC/UNAM) paz.erick154@rcastellanos.cdmx.gob.mx   

Erika Valenzuela Gómez (UABC) erika_valenzuela@uabc.edu.mx   

Comentarista: Rodrigo Pérez Toledo 

El mundo digital no puede reducirse a las dinámicas y reglas de lo “online”. Se trata de un proceso 

circular donde las experiencias religiosas, los procesos de comunicación y la inteligencia artificial 

(IA) se entrelazan constantemente entre lo digital y lo presencial. Las comunidades de creyentes 

no sólo utilizan las plataformas, sino que crean y recrean sentidos, afectos y prácticas, por una 

parte, limitados por las reglas de las plataformas o los chatbots; por otra, explorando y explotando 

su potencialidad para profundizar o transformar la experiencia religiosa. 

Esta mesa busca problematizar las nuevas formas de lo religioso en tiempos de lo digital y la IA. 

Explora cómo las diferentes tecnologías participan en la construcción de discursos, comunidades, 

liderazgos y activismos religiosos en México. Nos interesa analizar procesos de evangelización 

digital, mediaciones comunicativas por lo digital y la IA, representaciones de lo sagrado, 

emergencias de los usos de la IA en diferentes experiencias religiosas, así como los 

desplazamientos éticos y metodológicos que la IA introduce en la investigación del fenómeno 

religioso. 

Desde un enfoque interdisciplinario, la mesa invita a discutir los cruces entre religión, 

comunicación y tecnología con el propósito de comprender cómo lo digital y la IA transforman 

los modos de creer, pertenecer y comunicar en el mundo contemporáneo. 

 

Mesa 30: Rituales, creencias y movilidades religiosas 

Coordinadores:  

María Guadalupe Huerta Morales (BUAP) guadalupe.huerta@correo.buap.mx   

Daniel Ramos García (BUAP) danblues4@gmail.com   

Comentarista: María Guadalupe Huerta Morales (BUAP) 

El objetivo de esta mesa es, por tanto, analizar interdisciplinariamente cómo estos rituales 

(religiosos y seculares) y estas nuevas formas de creencia (flexibles, híbridas, no institucionales) 

mailto:paz.erick154@rcastellanos.cdmx.gob.mx
mailto:erika_valenzuela@uabc.edu.mx
mailto:guadalupe.huerta@correo.buap.mx
mailto:danblues4@gmail.com


 

  

 

configuran las identidades. Buscamos debatir cómo se negocia el sentido y la comunidad en la 

posmodernidad, ofreciendo un panorama actualizado del fenómeno religioso en su acepción más 

amplia. 

En un contexto global de acelerada transformación social y pluralismo, las fronteras entre lo 

sagrado y lo profano se reconfiguran constantemente. La aparente secularización no ha eliminado  

 

la búsqueda de sentido, sino que la ha diversificado. Esta mesa propone un diálogo crucial sobre 

las formas contemporáneas de la ritualidad y la creencia, centrándose en dos ejes 

complementarios. 

Primero, abordamos la persistencia y adaptación de los rituales religiosos tradicionales, que 

continúan ofreciendo marcos de cohesión comunitaria, pero que se ven obligados a innovar para 

mantener su relevancia. Segundo, analizamos el auge de rituales seculares que, si bien 

desvinculados de lo divino, adoptan funciones cuasi-religiosas generando pertenencia y orden 

simbólico. 

Este fenómeno es particularmente visible en las generaciones jóvenes. A menudo distanciados 

de las instituciones, los jóvenes no han abandonado la creencia, sino que la articulan de formas 

novedosas: espiritualidades "a la carta", sincretismos personales, neopaganismo, astrología, o 

éticas seculares vividas con fervor. 

 
 

ENVÍO DE PROPUESTAS DE PONENCIAS 
 
 
Todas las propuestas deberán enviarse al correo de las y los coordinadores de la mesa en que se 
desea participar, con copia al correo del Encuentro: rifrem2026@gmail.com. En caso de enviarse 
únicamente a la coordinación de la mesa o al comité organizador, es altamente probable que no 
se tome en cuenta la propuesta.  

 

SOBRE LAS PONENCIAS Y SU FORMATO: 

Título de la ponencia (Mayúsculas y negritas) 
Ponentes(s) (Máximo 2)  
Correo electrónico de ponente(s) 
Institución de adscripción  
Resumen (máximo 250 palabras; no debe incluir citas bibliográficas) 
Palabras clave: 3 
Formato general: márgenes 2.5 cm superior e inferior; 3 cm ambos lados  
Letra: Arial  o Times New Roman 12 pts. Espacio entrelineado 1.5 
 
Tanto el asunto del correo, como el archivo en Word del resumen de la ponencia, deberán 
titularse iniciando con la palabra Resumen, seguida de del número de mesa a la cual va dirigida la 
propuesta de la ponencia, finalizando con el primer apellido del autor o autores en mayúsculas; 
todo esto separado por guiones bajos. 

mailto:rifrem2026@gmail.com


 

  

 

Véase los siguientes ejemplos: 
 Para el caso de un autor: Resumen_23_JIMENEZ 
 Para el caso de dos autores: Resumen_14_OJEDA_ALVARADO  
 
La fecha límite (impostergable) para la recepción de propuestas de ponencias será el 8 de febrero 
de 2026. Las y los coordinadores de las mesas serán quienes acepten las ponencias que 
conformarán sus mesas. En este sentido, su compromiso es el de cumplir con los tiempos 
establecidos para la entrega de los dictámenes de resúmenes de ponencias, así como a coadyuvar 
con el Comité Organizador Local en la planeación del evento. El tiempo máximo para cada 
ponencia será de 15 minutos de exposición, más 5 minutos de preguntas. Los coordinadores de 
mesa deberán contemplar el tiempo de participación del comentarista en el lapso de las dos horas 
asignadas.  
 
Las ponencias aceptadas serán publicadas a partir del 23 de febrero de 2026 en los medios 
oficiales de RIFREM (https://www.rifrem.mx) y a partir de esa misma fecha se enviarán las 
cartas de aceptación a las/los participantes. Sólo se admitirá una ponencia individual por persona 
y un máximo de dos, si la segunda corresponde a un trabajo realizado en coautoría. 
 
La inscripción y participación en el Encuentro son totalmente gratuitas. Las ponencias aceptadas 
deberán enviarse en extenso, a más tardar el día 12 de abril de 2026, al correo electrónico de las 
y los coordinadores de mesa, con copia al correo del Comité Organizador Local 
(rifrem2026@gmail.com). Si los/las participantes no desean que su trabajo aparezca en las 
memorias del Encuentro, deberán notificarlo al Comité Organizador Local, aclarando que, aun 
cuando no hayan enviado su ponencia en extenso, sí participarán en el Encuentro. Quien no 
envíe su ponencia o confirme su participación con puntualidad, no será incluido en el programa 
que se publicará el 15 de abril de 2026. 
 
 

CALENDARIO DEL ENCUENTRO 

Fecha    Actividad  
8 de febrero de 2026 Fecha límite de envío de propuestas de ponencias   
23 de febrero de 2026 Envío de cartas de aceptación de las ponencias. 
15 de abril de 2026 Publicación del programa preliminar. 
 
ADJUNTAR ESQUEMA GENERAL DE ACTIVIDADES DEL ENCUENTRO 
 

SEDES 

Centro de Investigaciones Multidisciplinarias sobre Chiapas y la Frontera Sur de la Universidad 
Nacional Autónoma de México. Ma. Adelina Flores # 34-A, Barrio de Guadalupe, 29230.  
 
Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica de la Universidad Autónoma de 
Ciencias y Artes de Chiapas. Bugambilia # 30, Fraccionamiento La Buena Esperanza, 29243. 
 
  

COMITÉ ORGANIZADOR LOCAL 

Enriqueta Lerma Rodríguez (CIMSUR-UNAM) 
Gabriela P. Robledo Hernández (CIESAS Sureste) 
Astrid Maribel Pinto Durán (CESMECA-UNICACH) 



 

  

 

Mónica Rosalba Aguilar Mendizábal (CESMECA-UNICACH) 
Lucero del C. Paniagua Barrios (CIESAS Sureste / SECIHTI/ RECIFRE) 
Alejandro Rodríguez López (CES-COLMEX) 
Jorge Adrián Yllescas Illescas (CEA-UNAM / UNRC) 
Blanca Mónica Marín Valadez (SMER) 
 

 

COMISIÓN DE ENLACE RIFREM  

Antonio Higuera Bonfil (UQROO) 
Raúl Enrique Rivero Canto (UADY) 
 
 

CONSEJO GENERAL RIFREM 

Renée De la Torre (CIESAS Occidente) 
Cristina Gutiérrez (Universidad de Guadalajara) 
Antonio Higuera Bonfil (UQROO) 
Nahayeilli Juárez Huet (CIESAS Peninsular) 
Marisol López (Universidad Iberoamericana CDMX) 
Luis Jesús Martínez (BUAP) 
Arely Medina (Universidad de Guadalajara) 
Olga Odgers (El COLEF) 
María Eugenia Patiño (UAA) 
Raúl Enrique Rivero Canto (UADY) 
Genaro Zalpa (UAA) 
 


